
 2025 ديسمبر( 2( العدد: )9المجلد: )

     34-  13: ص  ص  
 

DOI: https://doi.org/10.34118/ajsssr. v9i2.4388 

 

ياضية   مجلة التكامل في بحوث العلوم الاجتماعية والر
eISSN 2773-3971 / pISSN 2716-9391 

 

 المثقف وصناعة الوحدة العربية: قراءة في مشروع نديم البيطار

The Intellectual and the Crafting of Arab Unity: A Reading 

of Nadim Al-Bitar's Project 

Said Karoui (1) 

 saidmoon@hotmail.fr، (تونس)، المعهد العالي للحضارة الإسلامية * (1) عيد قرويس

 2025/ 12/ 31؛ تاريخ النشر:  11/2025 /26؛ تاريخ القبول: 12/10/2025تاريخ الاستلام: 

 :  ملخص

م( أحد أبرز المفكرين العرب الذين سعوا لوضع رؤية شاملة لفهم  2014  -م1924يُعتبر نديم البيطار )          

العربية، وإيجاد   الأمة  تواجه  التي  الإيديولوجيا الأزمات  في مشروعه على مفهوم  لتجاوزها. واعتمد  السبل 

الانقلابية كإطار فكري ومنهجي لإحداث تغييرات جذرية تساهم في التخلص من البُنى التقليدية التي تعيق  

 باعتماد الفكر الوحدوي الذي يُشكل قاعدة أساسية لبناء  
ا

التقدم. ولا تتحقق النهضة الحقيقية للأمة إلا

  .ومي، يعالج حالة التشرذم والانقسامات القائمةمشروع ق

ز البيطار على الدور المحوري للمثقفين، الذين اعتبرهم القوة القادرة على تشكيل وعي جماعي،         
ا
كما رك

النخب   دعوة  خلال  من  والممارسة  الفكر  بين  واضح  بشكل  وربط  النهضة.  أهداف  تحقيق  نحو  وتوجيهه 

جهدا فكريا متميزا، يجمع بين   المثقفة لتحمل مسؤولية قيادة التحولات الكبرى. إذ أن مشروع البيطار يمثل

الثورة الفكرية والعمل القومي ودور المثقف في إحداث تغيير شامل، بهدف الوصول إلى التجديد الحضاري 

 والتحرر للأمة العربية. 

فةفتاحية: المكلمات ال  . الإيديولوجيا الانقلابية، الفكر الوحدوي، المشروع القومي، النخب المثقا

 

Abstract:  

   Nadim al-Bitar (1924-2014) is considered one of the most prominent Arab 

thinkers who sought to establish a comprehensive vision for understanding the 

crises facing the Arab nation and finding ways to overcome them. He relied 

on the concept of revolutionary ideology as a intellectual and methodological 

framework to bring about radical changes that contribute to overcoming the 

 
 saidmoon@hotmail.fr، البريد الالكتروني: سعيد قروي  المؤلف المرسل:  *



 سعيد قروي 
Attakamul 

  

14 

traditional structures that hinder progress. The true renaissance of the nation 

can only be achieved by adopting a unifying thought that forms a fundamental 

basis for building a national project that addresses the current fragmentation 

and divisions.  

  Al-Bitar also focused on the pivotal role of intellectuals, whom he regarded 

as the force capable of shaping a collective awareness and directing it toward 

achieving the goals of revival. He clearly linked thought and practice through 

calling upon the educated elite to take responsibility for leading major 

transformations. Al-Bitar's project represents a distinguished intellectual 

effort that combines intellectual revolution, national work, and the role of the 

intellectual in bringing about comprehensive change, with the aim of 

achieving cultural renewal and liberation for the Arab nation. 

Keywords: The Revolutionary Ideology;  The Unification Thought; The 

National Project; The Educated Elites.. 

   . مقدمة :1

التي واجهت                التحديات  أبرز  العربي من  العالم  في  النهضة والتغيير  تعتبر مسألة 

المفكرين خلال القرن العشرين، وذلك نتيجة الأزمات البنيوية العميقة التي عصفت بالواقع 

نديم  العربي على   برز المفكر  السياسية والاجتماعية والفكرية. وفي هذا الإطار،  المستويات 

البيطار كواحد من أهم الأصوات الساعية إلى صياغة مشروع فكري متكامل يتجاوز حدود  

والخارجية.   الداخلية  للتحديات  التصدي  إلى  تهدف  م رؤية جديدة  ليقدا التقليدي،  الطرح 

المشر  في هذا  البيطار  أن  واعتمد  يمكن  لا  للنهوض  أي محاولة  بأن  أساسية  قناعة  وع على 

ترتكز على إصلاحات جزئية أو مبادرات فردية، بل يجب أن تكون نتاج رؤية شاملة تعتمد  

البنى   تفكيك  إلى  تسعى  الرؤية  وهذه  الجذري.  للتغيير  كأداة  الانقلابية  الإيديولوجيا  على 

ن المجتمع من  السائدة وتقويض الأنماط التقليدية لإعادة تش
ا
كيل الوعي الجمعي بشكل يُمك

 .مواجهة ظروفه المعقدة

ة البحث في سعي البيطار في مشروعه الفكري إلى إعادة تشكيل وعي             يا وتكمن أهما

الإنسان العربي، من خلال تحريره من أسر الموروثات الجامدة، والدعوة إلى ممارسة نقدية  

تأسيس فكر عقلاني حديث قادر على مجابهة تحديات  شجاعة للعقل العربي التقليدي، و 

والديمقراطية،   والعقلانية،  الحرية،  مثل  مركزية  قضايا  على  البيطار  ركز  وقد  العصر. 



بية: قراءة في مشروع نديم البيطار المثقف   التكامل  وصناعة الوحدة العر

 

15 

والهوية القومية، والعلاقة بين الفكر والدين، منطلقا من رؤية تعتبر أن أزمة العالم العربي  

ا التكوين  في  بل  فقط،  الخارجي  الاستعمار  في  والبنية  ليست  والثقافة  للعقل  لداخلي 

 .الاجتماعية والسياسية

كانت             فترة  في  انبثق  قد  باعتباره  البيطار  مشروع  دراسة  إلى  البحث  هذا  ويهدف 

م، مما  1967النكسة النفسية والسياسية والفكرية تضرب الأمة العربية بقوة، عقب هزيمة  

ور البيطار رؤيته في مجموعة من المؤلفات  جعل الحاجة إلى فكر جديد ضرورة حيوية. وقد بل

أطروحاته   ومتابعة  الباحث،  اهتمام  شكلت  التي  القضايا  هذه  تحليل  خلال  من  والكتب، 

 .ومناهجه، وإبراز ما يُميز مشروعه الفكري، في ضوء قراءة تحليلية نقدية

 :من خلال الإجابة على هذه الأسئلة

 .خصبا لإنتاج مفاهيم النهضة والرقي؟ كيف أسست الإيديولوجيا الانقلابية حقلا -1

 .هل حاد المثقف العربي عن المسار الوحدوي؟ -2

 هل تحققت الوحدة العربية حسب البيطار؟.  -3

 : الانقلابية ركيزة الوحدة العربيةالإيديولوجيا  . 2

من             بد  لا  كان  الانقلابية،  بالإيديولوجيا  المتعلقة  المصطلحات  لتداخل  نظرا 

تقديم تفسير واضح للمصطلحين "الانقلاب" و"الثورة". إذ يعتقد البعض أن مفهوم الثورة  

يتطابق مع الإيديولوجيا الانقلابية، وأن الانقلاب يمكن أن يُعتبر ثورة بذاته. وهذا اللبس دفع 

لبيطار إلى تقديم توضيحات لكل مفهوم على حدة، وانتهى بتعريف شامل يبرز الصورة  نديم ا

 العامة للإيديولوجيا الانقلابية. 

جانب   من  بالتمرد  يتسم  موقف  إلى  يشير  "الثورة"  مصطلح  أن  البيطار  يرى  حيث 

.  الفرد ضد أمر معين، دون أن يعني ذلك بالضرورة إحداث تغيير جوهري في طبيعة ذلك الأمر

الوضع   في  تحولا  حدث 
ُ
ت تغييرات  تعارض  نزعة محافظة  تعبيرا عن  ذاته  التمرد  يكون  فقد 

التقليدي القائم. وأن معيار نجاح الثورة لا يتمثل في تحقيق المثاليات والشعارات المرفوعة،  

عدا ناجحة  
ُ
بل في قدرة الثورة على إزالة النظام القديم وتجاوزه. وإذا تمكنت الثورة من ذلك، ت

 وفعالة على الرغم ما يمكن أن يصاحبها من عنف جماعي أو قمع للحريات والحقوق.  



 سعيد قروي 
Attakamul 

  

16 

وفي سياق النضال العربي الوحدوي الذي يرمي إلى إقامة دولة الوحدة، يرى البيطار  

أن تحقيق هذا الهدف يحتاج إلى إيديولوجيا وحدوية ثورية تمارس العنف الثوري بلا رحمة  

تي تروج للنقد الديمقراطي التقليدي الذي يستند إلى حرية الفكر  أو تردد اتجاه التوجهات ال

 والتنظيم والتعبير عن الرأي المستقل. 

أما بالنسبة لمفهوم الانقلاب، فقد رأى البيطار أنه يعني إحداث تحول جذري             

السابق لصالح قواعد   القائمة رأسا على عقب، بحيث تزول قواعد النظام  الحالة  يعكس 

التاريخية  جديد للإيديولوجيا  الأقرب  المعنى  إلى  التفسير  هذا  ويشير  محلها.  تحل  تماما  ة 

الهزيمة   البيطار  التي تعد موضوع كتابه حول الإيديولوجيا الانقلابية. وقد اعتبر  المتكاملة 

العربية والصراع العربي الإسرائيلي أمرا إيجابيا بشكل ما، إذ كشف عن الأسس التقليدية  

يها المجتمعات العربية، وهو ما دفعه لطرح مشروعه حول الإيديولوجيا الانقلابية  المبنية عل

)البيطار،   العربية.  للأمة  والاجتماعي  التاريخي  الواقع  لتغيير  فعالية  الأكثر  الأداة  بوصفها 

 (          61، صفحة 1965الفعالية الثورية في النكبة، 

الإيدي           لمفهوم  البيطار  نديم  إلى    -ولوجيا  ويؤسس  عدنا  ما  إذا  )الإيديولوجيا: 

الأفكار.   علم  تعني  ها  أنا وألفينا  اليوناني  الأصل  ذات  الإيديولوجيا  لكلمة  الاشتقاقي  المدلول 

تراس ي   دو  ديستوت  أنطوان  الفرنس ي  هو  إيديولوجيا  لفظ  لقد  1836-م1754ومبتكر  م، 

فكير( )م ل ما وردت في كتابه "مذكرة دول ملكة التا (  159-158، الصفحات  1988عن،  وردت أوا

الانقلابية وهي"المفهوم العام الذي يحدد علاقة الإنسان بالمجتمع والتاريخ والحياة ويعين    -

الانقلابية:   الإيديولوجيا  )البيطار،  العلاقة".  هذه  تسود  التي  والسنن  والاتجاهات  القوة 

أيديولوجية،   كدورات  صفحة  2000التاريخ  الأساس  36،  حجر  بوصفه  مشروع  (  أي  في 

 للتحول الجذري في المجتمعات العربية.

ويرى البيطار أن إصلاح المجتمع العربي أو تطويره لا يمكن تحقيقه من خلال            

الاستناد إلى البنى القائمة، بل يتطلب تحولا جذريا عبر قطيعة شاملة مع البنية التقليدية  

ه أن  ويؤكد  والثقافية.  والاقتصادية  إلا  السياسية،  تتحقق  أن  يمكن  لا  القطيعة  ذه 

ومغاير.   واقع جديد  لتأسيس  اللازمين  والوعي  القوة  تمتلك  انقلابية  إيديولوجيا  بمساعدة 

والحضارة والتاريخ لا يمكن أن يدخلهما العرب إلا عبر مثل هذه الإيديولوجيا الثورية، حيث  



بية: قراءة في مشروع نديم البيطار المثقف   التكامل  وصناعة الوحدة العر

 

17 

قادر على دفع المجتمع نحو  يعتبر الإصلاح التقليدي مجرد إعادة تجديد للعجز الحالي، غير  

 المستقبل.

والإيديولوجيا التي يدعو إليها البيطار ليست مجرد تنظيرات أو أفكار مجردة،           

تتناول   شاملة  رؤية  من  وتنطلق  والواقع،  للتاريخ  علميا  فهما  تعتمد  عملية  أدوات  هي  بل 

ة بناء الإيديولوجيا على  الإنسان والمجتمع والعالم بأكمله. لذلك، يشدد البيطار على أهمي

تصوره   يعكس  ما  الأحاسيس،  أو  العواطف  إلى  الاستناد  عن  بعيدا  متين،  علمي  أساس 

بضرورة التغيير العميق والجوهري لتحرير المجتمعات من قيودها الراهنة. و“الإيديولوجيا  

من   ينطلق  مفهومي صلب،  بناء  هي  بل  قومي،  لشعور  وجدانية  صياغة  ليست  الانقلابية 

الانقلابية،  شرو  الإيديولوجيا  )البيطار،  الجذري”.  تغييره  نحو  ويتجه  الواقع  ،  1964ط 

 (42صفحة 

إذ يرى البيطار أن الثورات الكبرى عبر التاريخ لم تكن وليدة تراكمات ظرفية مجردة،  

بل كانت انعكاسا لإيديولوجيات انقلابية متجذرة في وعي الجماهير، وتدفعها إلى تجاوز النظم  

ة. حيث يُجري البيطار مقارنة بين الإيديولوجيات المحافظة التي تسعى لتبرير الواقع  القائم

التي   الانقلابية  الإيديولوجيات  وبين  القائمة،  السلطة  على  القداسة  طابع  وتضفي  الراهن 

 تنطلق من حاجة لتقويض هذا الواقع واستبداله بمنظومة جديدة.

الإيديولوجيا إلى أداة دوغمائية مُحكمة أو    في المقابل، ينبه البيطار إلى خطر تحول   

أطر تسلطية قائمة على قمع الحريات. فهو لا ينادي بإيديولوجيا تخنق الحريات تحت ذريعة  

تحقيق المستقبل الأفضل، بل يدعو إلى تبني منهج إيديولوجي علمي عقلاني يُسهم في تنظيم  

هذ  ومن  حقيقي.  تحرري  مشروع  لصالح  الاجتماعية  بين  الطاقات  البيطار  يميز  الزاوية،  ه 

تعيد   التي  المزيفة  تلك  وبين  الإنسان،  لتحرير  التي تؤسس  الانقلابية الأصيلة  الإيديولوجيا 

 إنتاج مظاهر الاستبداد باسم الثورة.

وفي  المتأخرة،  المجتمعات  أن  الاعتبار  في  تضع  معقدة  مقاربة  من  البيطار  وينطلق 

ن من دخول الحداثة ورسم مسارها في التاريخ إلا عبر  مقدمتها المجتمعات العربية، لن تتمك

تصور ثوري متكامل. وهذا التصور لا ينبغي أن يقتصر على كونه مجرد خطاب دعائي، بل  

يجب أن يتجسد في هيئة منظومة فكرية تاريخية قادرة على توجيه الجهد الجماعي بطريقة  

العقل،   العدالة،  الحرية،  مثل  الأساسية  فالقيم  للمجتمعات  فعالة.  عطى 
ُ
ت لا  والنهضة 



 سعيد قروي 
Attakamul 

  

18 

و" وممنهجة.  واعية   انقلابية  لحركة  كنتائج  تبرز  وإنما  العربي  مسبقا،  الوجود  حاضر  إن 

أصبح يفرض قيام الإنسان الانقلابي الذي ينزع عن نفسه وعن الآخرين العادات والقيم التي  

نيا جديدا يقلدون  ما زالت تلازم العرب منذ قرون، فيدوس عليها ويقيم للعرب نموذجا إنسا

الانقلابية،   الإيديولوجيا  )البيطار،  والنفس ي".  الروحي  تجددهم  تقليده  في  ، 1964ويحقق 

 ( 23صفحة 

ه البيطار إلى أن الإيديولوجيا الانقلابية لا تعني العنف الأعمى أو الرفض              وينبا

بما   الداخل،  من  والعقلية  الفكرية  البنية  تغيير  تعني  بل  التفكير  المطلق،  أنماط  يشمل 

الانقلاب  يصبح  المعنى،  بهذا  والمجتمع.  الإنسان  إلى  والنظر  التعليم  وأساليب  التقليدي 

الفكري شرطا أوليا لأي مشروع تغييري، والانقلاب ليس أن تهاجم النظام من خارجه، بل أن  

ره من داخله عبر إحداث ثورة في العقول. وتؤدي الإيديولوجيا الانقلابية،  فجا
ُ
وفق البيطار،  ت

دورا تأسيسيا في إحداث التوتر اللازم بين الواقع والممكن، بين ما هو كائن وما ينبغي أن يكون،  

أو   تابع  الإنسان كمجرد  مع  تتعامل  لا  لذلك فهي  ويعاد تشكيله.  التاريخ  يتحراك  بهذا  وهي 

تحرر العقل  مستهلك للأفكار، بل كمشارك في صياغة مصيره. و“واجب الفكر الانقلابي الأول  

دونها ودون  والحيلولة  والحقائق  الأفكار  وتهديم هذه  السابقة  والعقائد  الأفكار  من قبضة 

، صفحة  1964الاستمرار أو التأثير في الأجيال الصاعدة”. )البيطار، الإيديولوجيا الانقلابية،  

24 ) 

يست خيارا من  بناء على ذلك، فإن الإيديولوجيا الانقلابية عند نديم البيطار ل           

بين عدة خيارات، بل هي الخيار الوحيد الممكن إذا ما أرادت الأمة العربية الخروج من مأزقها  

أداة   مجرد  لا  كامل،  وجود  مشروع  باختصار،  إنها،  الفعلي.  الزمن  إلى  والدخول  التاريخي 

البيطار مشروع  في  الأساس  حجر  الانقلابية  الإيديولوجيا  ل 
ا
شك

ُ
ت حيث  ظرفية.    سياسية 

الفكري والسياس ي. وهو بناء فكري متماسك يسعى إلى تحويل الواقع العربي من حالة عجز  

تاريخي إلى فعل حضاري عقلاني. إذ يرفض نديم البيطار أي خطاب يُخفف من وطأة الوضع  

الراهن، ويؤكد على ضرورة الإطاحة الجذرية بأنظمة التخلف والتبعية والتقاليد. ويرى أن  

يش في مفارقة خطيرة؛ فهو يواجه تحديات التاريخ المعاصر بأدوات فكرية  العالم العربي يع

تعود إلى عصر الانحطاط. لذلك، لا يمكن للأمة أن تولد من جديد إلا من خلال أيديولوجيا  

سقط كل البنى البالية، سواء أكانت دينية أم سياسية أم معرفية. فالإيديولوجيا الانقلابية  
ُ
ت



بية: قراءة في مشروع نديم البيطار المثقف   التكامل  وصناعة الوحدة العر

 

19 

فلس رؤية  جوهرها  في  ارتجالية  هي  سياسية  خطة  مجرد  وليست  التاريخي،  للفعل  فية 

 واعتباطية. 

تقليدية            بنية  ضمن  التغيير  إمكانية  يفترض  فكري  إطار  أي  البيطار  وينتقد 

متداعية. ويرى أن ما سُمي تاريخيا إصلاحا لم يكن سوى محاولة لإصلاح نظام فاسد، بينما  

ثورة فكرية شاملة العربي  الواقع  الذي  يتطلب  الإصلاحي   الخطاب  يهاجم بشدة  ولذلك،   .

يحاول الجمع بين التراث والحداثة دون أساس فكري متين. وبهذا المعنى، فإن الإيديولوجيا  

مثل عملية وعي جذري بالواقع، تهدف إلى إسقاط الأوهام والأساطير الكامنة وراء  
ُ
الانقلابية ت

لى العاطفة أو النداءات القومية الواهية.  الانحطاط. وترتكز على أسس عقلانية مادية، لا ع

ويتطلب التحول التاريخي وعيا علميا يربط بين البنى الاجتماعية والاقتصادية والسياسية،  

وكل"أيديولوجيا انقلابية  ويُعيد تعريف الإنسان العربي كمشروع تاريخي، لا كذات ماضية.  

ويرون فيها قوة أخلاقية يعتمدون عليها  تنبع من الواقع وترجع إليه فعندما يؤمن أتباعها بها  

كان   فإذا  بهم.  تحيط  التي  الحياة  وفي  فيهم،  تؤثر  ميزاتهم،  أفضل  منها  في حياتهم ويحرزون 

العقل العلمي لا يقبل صحتها أو وجودها من ناحية تجريبية فعليه أن يذعن لها من ناحية  

ن ومن  أتباعها  نفسية  في  تجريه  الذي  التحول  بسبب  تاريخية  سيكولوجية  اجتماعية  احية 

، صفحة  1964بسبب التحولات التي تحدث في المجتمع”. )البيطار، الإيديولوجيا الانقلابية، 

33 ) 

من هنا، يدعو إلى البيطار إلى إيديولوجيا تحرر العقل من سلطة الماض ي، وتفتح           

تاري من  العربي  التاريخ  تحويل  عبر  المستقبلي،  الفعل  إمكانيات  تاريخ  أمامه  إلى  الخضوع  خ 

عدا القطيعة مع الفكر الديني التقليدي أحد أبرز ركائز الإيديولوجيا الانقلابية عند  
ُ
الفعل. وت

الديني   الخطاب  أنتجها  التي  الذهنية  الصورة  بل  ذاته،  في  الدين  لا يستهدف  البيطار. وهو 

ل إلى أداة لتخدير الوعي، وتكريس الانقياد للمؤسس ات الفاشلة. إذ ينتقد  الموروث، الذي تحوا

البيطار ما يسميه الإسلام الشعبوي الذي يعيد إنتاج نفسية الخوف والانكفاء والانصياع،  

ويؤكد أن العقل الديني في صيغته الراهنة لا يمكن أن يكون حاملا لمشروع نهضوي، ما دام  

نماط السائدة  يشتغل بأدوات ما قبل علمية. لهذا، يطرح الإيديولوجيا الانقلابية كبديل للأ 

من الخطاب الديني، إذ “تحاول هذه الدراسة أن تعبر عن الناحية التهديمية التي تنطوي عليها  

كل أيديولوجيا انقلابية. قصدها الأول الهدم، هدم التقليد العقائدي الذي يسود الوجود 



 سعيد قروي 
Attakamul 

  

20 

الثورية”.  العربي، وهدم المفاهيم الروحية الفكرية العقائدية التي تعبر عن الحركة العربية  

 ( 48، صفحة 1964)البيطار، الإيديولوجيا الانقلابية، 

ويمتد مفهوم الانقلاب في الإيديولوجيا الانقلابية إلى السلطة والدولة والنظام             

السياس ي العربي. فالنظام السياس ي العربي، حسب البيطار، ليس إلا جهازا وظيفيا لاستمرار  

 تاريخي، لأنه يشتغل ضد منطق الفعل والتحول. ولهذا لا يكفي  التخلف والهيمنة. إنه نظام لا 

تغييره من الداخل، بل لا بد من تجاوزه كليا. وتحمل الإيديولوجيا الانقلابية بعدا سياسيا  

جذريا، يسعى إلى إعادة تشكيل الدولة على أسس عقلانية ديمقراطية وحدوية، تقوم على  

التاريخية البيطار بين الإيديولوجيا الانقلابية ومسألة  المشاركة الشعبية والعدالة  . ويربط 

الحرية بشكل وثيق. فالانقلاب الفكري لا معنى له دون أن يهدف إلى تحرير الإنسان من كل  

أشكال الاستلاب، سواء كانت سياسية أو معرفية أو دينية. ولهذا، فإن مشروعه لا ينفصل  

بإر  تاريخه  يصنع  الذي   ، الحرا الإنسان  فكرة  والمصير  عن  السكون  أوهام  ويتجاوز  ادته، 

لا   فهي  العربي،  للمجتمع  وحدوية  رؤية  كذلك  الانقلابية  الإيديولوجيا  وتطرح  المفروض. 

ليست   التجزئة  أن  وترى  كبنية مصطنعة.  بل تفضحه  نهائية،  الواقع كحقيقة  مع  تتعامل 

ولهذا، فهي تدعو  قدرا، بل هي مشروع استعماري استمر بفعل التبعية الثقافية والسياسية.  

إلى وحدة عقلية ونفسية قبل أن تكون وحدة سياسية. والوحدة في الإيديولوجيا الانقلابية  

تاريخية جماعية.   ذاتا  وينتج  الانقسام  يُنهي  تحرري شامل،  بل فعل  تقنية،  ليست خطوة 

ارتباطا  و" ترتبط  وسائل  يستخدم  الذي  السلوك  فقط  هو  العقلاني  الوحدوي  السلوك 

صحيحا بالقصد الذي يسعى إليه، والذي يستطيع التمييز بين الطريق التي يمكنها    موضوعيا 

تعني   كانت  وإن  الأولى  فيتبنى  هذا،  عن  عاجزة  تكون  التي  وبين  القصد  هذا  إلى  تقود  أن 

التضحية بمصالح ونجاحات مباشرة، ويرفض الثانية. ولكن وبما أن الواقع الموضوعي يتميز  

إرا عن  مستقلة  الموضوعية  بموضوعية  هذه  عن  يعبر  فكرا  تعني  العقلانية  فإن  الفرد  دة 

والاتجاهات الواحدة التي تسودها. ومن أجل أن يكون هذا السلوك أو العمل عقلانيا، وجب  

عليه الاعتماد على نظرية علمية جامعة للتجارب التاريخية الوحدوية، تكشف له عن تلك 

التجزئ من  )البيطار،  الطريق".  وهذه  لتجارب  الوسائل  الأساسية  )القوانين  الوحدة  إلى  ة 

 (  13، صفحة 1979التاريخ الوحدوية(، 



بية: قراءة في مشروع نديم البيطار المثقف   التكامل  وصناعة الوحدة العر

 

21 

لهذا، ترفض الإيديولوجيا الانقلابية المشاريع الجزئية، وتصر على بناء مشروع            

المثقفين   إلى  نداء  بتوجيه  أطروحتها  الانقلابية  الإيديولوجيا  وتختم  شامل.  عقلاني  عربي 

بقة التي ينبغي أن تقود هذا التحول الجذري. إذ لا يقبل البيطار المثقف  العرب، بصفتها الط

التقليدي، بل يُفترض أن يكون مثقفا عضويا، أي مثقفين مُدركين لبنى التخلف وقادرين على  

ل النخبة مسؤولية كبيرة في استمرار الانحطاط، إذ   تطوير أالدوات النظرية والتطبيق. ويُحما

للسلطات. لذا، فإن أحد شروط نجاح الفكر الثوري هو إعادة بناء  لم ترضَ إلا بالخضوع  

النخبة العربية، لتصبح طليعة الثورة، لا خادمة للتراث. لذا، يرى نديم البيطار أن الفكر  

رس ي مشروعا  
ُ
الثوري ليس دعوة للعاطفة أو غضبا ثوريا عابرا، بل منظومة فكرية متكاملة ت

ل الإنسان العربي من البيئة المضطهدة إلى بيئة  تاريخيا عقلانيا، يُسقط بُنى الت خلف، ويُحوا

 مبنية على قيم الحرية والعقل. 

 دور المثقف العربي الوحدوي . 3

التاريخي،             التغيير  مشروع  في  للمثقفين  محوريا  دورا  البيطار  نديم  يسند 

مجرد   ليس  فالمثقف،  وسياسية شاملة.  إيديولوجية  ثورة  التي ستقود  الطليعة  باعتبارهم 

ناقلا للمعرفة أو حاملا للأفكار، بل هو صانعا لرؤية تاريخية، ومنخرطا في النضال من أجل  

ع. ويُعارض البيطار المفهوم النخبوي للمثقف، المكتفي بالملاحظة والتنظير.  بناء الفرد والمجتم

المثقف   المنعزل، بل  المتأزم ليس المثقف الأكاديمي  العربي  العالم  فالمثقف المطلوب في هذا 

( غرامش ي  أنطونيو  لهذا  دعا  كما  بواقعه  1937-م1891العضوي،  المتصل  فالمثقف  م(، 

ط في التغيير لا كمحلل خارجي، بل كفاعل تاريخي. وإذا فشل  الاجتماعي والسياس ي، والمنخر 

المثقف في الانخراط في الواقع السياس ي والاجتماعي، فإنه يبقى صوتا أجوفا، لا صدى له إلا  

ل البيطار النخبة الفكرية في العالم العربي المسؤولية   في الصالونات الثقافية المغلقة. ويُحما

تقد أن العديد من المثقفين قد تبنوا خطابا تجريديا اتجاه  الرئيسية عن فشل النهضة. ويع

السلطة، وقد حادوا عن دورهم التاريخي. ولذلك فهو يدعوهم إلى استعادة المبادرة، ولكن  

"كي يمكن لهذه الأنتليجنسيا أن تقوم بدورها الوحدوي بشكل فعال خلاق فإنها تحتاج إلى  

تي كانت حتى الآن نماذج تبشيرية وفي أحسن  نموذج فكري وحدوي عام يحل محل النماذج ال

طاقاته   بتوفير  الوحدوي،  العمل  قيادة  لا تستطيع  نماذج فاشلة  أي  ميتافيزيقية  الحالات 

المثقفون   )البيطار،  الوحدة”.  دولة  نحو  صحيحة  استراتيجيا  ضمن  وتوجيهها  وإمكاناته 

 ( 16، صفحة 1987والثورة، 



 سعيد قروي 
Attakamul 

  

22 

دور المثقف في الميدان السياس ي فحسب، بل يرى    ولا يكتفي البيطار بتحديد           

البنية السائدة. فالمثقف   للقطيعة مع  التي تؤسس  الإيديولوجيا  أن مهمته أعمق؛ صياغة 

مطالب بإنتاج المفاهيم، بإعادة تعريف الحرية، والعدالة، والتاريخ، والإنسان. لكن البيطار  

يد السلطة أو المعارضة، فينقلب إلى مُبرر  يُحذر في الوقت ذاته من تحول المثقف إلى أداة في  

استقلاليته   يفقد  أن  يجب  لا  المثقف  أن  على  يُشدد  فهو  للفوض ى.  ر 
ا
مُنظ أو  للاستبداد 

النقدية. والمثقف الحقيقي هو من يمتلك الشجاعة الأخلاقية ليقول لا عندما يقول الجميع  

لهذا فإن المثقف هو الضمير  نعم، وهو من يصر على أن يكون مرآة الأمة لا مرآة السلطان.  

، وصوت المقموعين، وراية الوعي في زمن الرداءة. و“لهذا نجد أن الأشخاص المتعلمين   الحيا

ومنهم موظفي الحكومة يؤكدون بشكل نموذجي في المجتمعات التي تدخل التصنيع متأخرا  

 (Rinhart, 1978, p. 545على أهمية الأفكار كأداة في تحقيق التغيير الاجتماعي”. ) 

ويرتبط دور المثقف، في نظر البيطار، بمفهوم التحرر الفكري، فلا يمكن للثورة           

ل مهام المثقف هي   ، فإن أوا أن تخرج من رحم فكر مُستعبد، ولا من عقل مملوك. ومن ثما

على   البيطار  د  يُشدا ولهذا  للسلطة.  أو  للتراث،  للغرب،  تبعية  التبعية؛  من  ذاته  تحرير 

بين  استقلال   الجسر  هم  المثقفين  أن  إلى  ويخلص  تحرري،  مشروع  لكل  كمقدمة  العقل 

مشروع   صياغة  على  بدورهم،  قاموا  إن  القادرون،  وهم  المأزوم،  والواقع  التاريخي  الإمكان 

قومي عقلاني، حداثي، يخرج الأمة من مستنقع التبعية إلى أفق الفعل والتاريخ. ولذلك فإن  

مثقفين بدون  نهضوي،  مشروع  الصلبة.   أي  نواته  إلى  مفتقدا  أجوفا،  سيظل  ملتزمين، 

و"المثقف الذي يرتبط بالوضع الراهن لا يستطيع فصل نفسه عنه وعن قيمه وافتراضاته  

أو   حوله  نقدي  علمي  موضوعي  بتحليل  القيام  يستطيع  لا  وبالتالي  ومؤسساته  ومنطلقاته 

و غير مباشر ويجد عقلنة له في ممارسة النقد الجذري له، إنه يكون ملتزما به بشكل مباشر أ

، 1987ضوء تبرير فكري يضفي عليه الشرعية الإيديولوجية". )البيطار، المثقفون والثورة،  

 (85صفحة 

أو             السياسية  العربي لا تقتصر على بنيته  العالم  أزمة  البيطار أن  نديم  ويرى 

المثقف لعب  التي  الفكرية  بنيته  لتشمل  تمتد  بل  في تشكيلها،  الاقتصادية،  ون دورا محوريا 

سواء من خلال تبريرها أو تثبيتها، بالرغم من ادعاءاتهم التغييرية. ومن هذا المنطلق، يشدد  

البيطار على أهمية دور المثقف في إحداث تغيير حقيقي، حيث يرى أن إصلاح العالم العربي  



بية: قراءة في مشروع نديم البيطار المثقف   التكامل  وصناعة الوحدة العر

 

23 

التعامل مع الواقع. فهو    يبدأ حتما عبر تجديد العقلية الثقافية للمثقف العربي وأسلوبه في

شعارات   تحت  سواء  المهيمن،  الخطاب  إنتاج  بإعادة  يكتفي  الذي  المثقف  نموذج  يرفض 

 الوطنية، الدين، أو الحداثة المبتورة.

من            تتكون  مدمرة  ثلاثية  أسر  في  وقع  قد  العربي  المثقف  أن  البيطار  ويعتبر 

الثلاث الأيديولوجيا، والنخبوية، وهي  للقيمة  الخطابة،  الفكري فاقدا  نتاجه  التي جعلت  ية 

العملية، بعيدا عن الواقع، وغير قادر على التأثير في مسار الأمة التاريخي. لهذا يدعو البيطار  

أي   تاريخية،  نقدية  لرؤية  منش ئ  إلى  للواقع  ف  موصا مجرد  من  المثقف  انتقال  ضرورة  إلى 

كم  إلى صانع وعي جماعي.  الأفكار  ناقل  دور  من  الفكر  التحول  أزمة  أن  إلى  البيطار  يشير  ا 

ال، وهو غياب لا يُعزى فقط إلى السلطة   العربي تنبع أساسا من غياب المشروع الثقافي الفعا

السياسية، بل يُرجع أيضا إلى عجز النخبة الثقافية عن وضع رؤية عقلانية موحدة. في نظره،  

مشروعا ليحمل  بذاته  الاهتمام  يتجاوز  من  هو  الحقيقي  والتقسيم    المثقف  الجهل  يواجه 

تغيير   فاعل يسعى لإحداث  بل عنصر  مراقب خارجي،  ليس مجرد  فهو  والخوف والهيمنة. 

الواقع   تتجاوز  التي  الأمة. و“الأنتليجنسيا تعطي ولاءها للأفكار والتصورات  في واقع  جذري 

والتأم  الخلاق،  النقدي،  الجانب  ويمثل  عنه  تعبر  الذي  والوعي  التجريبي،  أو  في  اليومي  لي 

يمكن   جانب  إنه   .. يتصور،  ينتقد،  ينظر،  يتعجب،  يحلل،  يتأمل،  يفحص،  إنه  الفكر، 

تسميته بالجانب الإضافي في الفكر، وينشغل نقديا بالغايات وبالقيم والمقاصد التي تتجاوز  

 (87، صفحة 1987الحاجات العملية المباشرة ومصيره”. )البيطار، المثقفون والثورة،  

ل البيطا   ف، بسبب قبولها  ويُحما
ا
ر النخبة الثقافية العربية مسؤولية تاريخية في التخل

أن   ويعتبر  تغييرا.  تنتج  لا  نرجسية نظرية  في  انكفائها  أو  السياسية،  للمؤسسة  التبعية  إما 

وعيا   تخلق  فكرية  كقوة  أي  تاريخي،  كمحراك  الجوهري  دوره  بعد  يلعب  لم  العربي  المثقف 

ا جديدا، بل بقي أسير الانتماءات الضيقة، أو الخطابات المستوردة الجاهزة،    جماعيا وحدويا

 دون أن يمتلك شجاعة إنتاج فكر قومي عقلاني مستند إلى الواقع العربي وخصوصياته.  

إن من أهم أدوار المثقف، حسب البيطار، أن يمارس النقد داخل مجتمعه لا             

ولهذا يرفض المثقف الواعظ أو المنفصل،  عليه، وأن يكون ضميرا داخليا، لا جلادا خارجيا. 

ويؤكد على دور المثقف الفاعل، الذي لا يكتب فقط بل يبني، ولا ينقد فقط بل يقترح. إن ما  

ز المثقف في مشروع البيطار هو قدرته على تجاوز لحظته الآنية، والاشتغال على تشكيل   يميا

وي إنسانية.  قومية  لحضارة  التأسيس  على  قادر  تاريخي  الإصلاحي وعي  الدور  هذا  تأسس 



 سعيد قروي 
Attakamul 

  

24 

للمثقف، على عدة مستويات مترابطة؛ التشخيص العقلاني للواقع؛ حيث يجب على المثقف  

العربي بعين ناقدة،  الواقع  التهويل، ويشتغل على قراءة  العاطفية أو  أن ينأى عن الأدلجة 

المثقف الذي  تستند إلى أدوات علمية. وبناء المشروع القومي؛ حيث لا يرى البيطار جدوى في 

لا ينخرط في مشروع قومي، فالفكر، مهما بلغ من التجريد، يفقد معناه إذا لم يكن في خدمة  

العربي.   للعقل  القومي  الأفق  تأسيس  في  والمساهم  س  ِّ
المؤسا المثقف  إلى  يدعو  ولهذا  الأمة. 

البنية   يواجه  أن  عليه  بل  السياس ي،  النظام  بنقد  يكتفي  لا  فالمثقف  للسلطة؛  والناقد 

خطاب   تفكيك  يستدعي  وهذا  الاستبداد.  يبرر  الذي  الرمزي  والنظام  المتكلسة،  الذهنية 

الهيمنة، سواء أكان دينيا أو علمانيا. وتحقيق وحدة الفكر والممارسة؛ حيث يرفض البيطار  

الازدواجية بين ما يكتبه المثقف وما يعيشه، ويعتبر أن هذه الازدواجية أحد أسباب الانفصام  

الفكر   مشروعا  بين  آن واحد، حاملا  في  ومشاركا  يكون شاهدا  أن  يجب  فالمثقف  والواقع. 

ده في سلوكه، لا فقط في كتاباته. )البيطار، المثقفون والثورة،   ، 1987يعيش من أجله، ويجسا

 ( 105-104-103-102-101-100-99الصفحات 

           
ا

ى لحالة    يرى البيطار أن المثقف لا يُمكن أن يحقق دوره التاريخي إلا إذا تصدا

على   ويشدد  الوحدة.  إلى  يهدف  عقلاني  قومي  وعي  تشكيل  إلى  وسعى  والانقسام،  التجزئة 

اهم   إيا مطالبا  التحول،  مسيرة  تقود  التي  الفكرية  الطليعة  دور  المثقفون  يتولى  أن  ضرورة 

دور   حول  نهاية طرحه  وفي  والحرية.  النقد،  العقل،  قيم  على  ترتكز  معرفية  ثورة  بإحداث 

لمثقف، يدعو البيطار إلى إعادة الاعتبار للفكر باعتباره قوة فاعلة في التاريخ، وليس مجرد  ا

أيضا   تشمل  بل  وحدها،  السياسة  في  تنحصر  لا  الأزمة  أن  إلى  مشيرا  جامدة،  نظرية  أداة 

النخبة الفكرية التي لم تدرك بعد أن المعركة الأساسية هي معركة وعي. ويرى أن الخلاص  

د على تبني فكر جديد يترافق مع ظهور نموذج جديد للمثقف يسهم في فتح آفاق  القومي يعتم

المثقف   إنساني وعقلاني حديث. ويحذر من أن استمرار  التاريخ العربي نحو مشروع قومي 

العربي في الانعزال عن الشعب والوعي والمشروع سيؤدي به إلى نهايات قاتمة، سواء بالصمت  

 ر.أو السقوط في دائرة التبري

 : الوحدة العربية بين التحقق والاضمحلال. 4

والغاية             النهضوي،  المشروع  نواة  البيطار  نديم  عند  العربية  الوحدة  تشكل 

التاريخية التي لا يكتمل أي تحرر قومي أو إيديولوجي دونها. فهي ليست مجرد حلم عاطفي أو  



بية: قراءة في مشروع نديم البيطار المثقف   التكامل  وصناعة الوحدة العر

 

25 

الوعي، وشرطها الثاني الفعل    شعار إيديولوجي بل ضرورة وجودية ومصيرية، شرطها الأول 

العصر   في  العرب  مأساة عرفها  أكبر  بوصفها  العربية  التجزئة  إلى  البيطار  وينظر  التاريخي. 

الحديث، ويعتبرها النتيجة المباشرة للاستعمار. ولهذا لا يعترف بـالدولة الاستعمارية ككيان  

و"المجتمع العربي ليس أول  نهائي أو طبيعي، بل يراها لحظة مؤقتة من الانحطاط التاريخي.  

مجتمع مجزأ يحاول توحيد أجزائه في دولة واحدة، والكيانات السياسية المستقلة التي يتبعثر  

هذه   جديدة.  وحدة  في  انفصالها  تجاوز  تريد  التاريخ  في  مستقلة  كيانات  أول  ليست  فيها 

ظاهر  تشكل  تفشل،  أو  فتنجح  الاتحاد  تحاول  كانت  التي  والكيانات  تاريخية  المجتمعات  ة 

فيه   تحاول  كانت  حركة  بأنه  الزاوية،  هذه  من  التاريخ،  تحديد  فيه  يمكن  وبشكل  دائمة، 

أكبر".   المنفصلة تحقيق وحدات سياسية جديدة  المجتمعات المجزأة والكيانات السياسية 

إلى الوحدة )القوانين الأساسية لتجارب التاريخ الوحدوية(،   ، 1979)البيطار، من التجزئة 

 (10-9 الصفحات

والوحدة بالنسبة للبيطار ليست مجرد وحدة ثقافية أو لغوية، بل هي وحدة             

التي   العروبة  أن  يؤكد  العقلانية.  مبني على  إيديولوجي  إلى مشروع  تستند  تاريخية  سياسية 

يسعى إليها لا ترتكز على الانغلاق العرقي أو تمجيد أمجاد الماض ي، بل على رؤية مستقبلية  

 العربي حاملا لمشروع تحرري تقدمي.   تعتبر الإنسان

البيطار   يكتفي  لا  قوي،  مادي  أساس  إلى  يحتاج  الوحدة  تحقيق  أن  منه  وإدراكا 

وسياسة   موحدا،  جيشا  تشمل  فعالة  وحدوية  مؤسسات  بإنشاء  ينادي  بل  بالشعارات 

خارجية واحدة، واقتصادا مشتركا، ونظام تعليم موحد. ويعتبر أن التدرج في التوحيد عبر  

انتظار تحقيق   الواقعي، بدلا من  السبيل  التي تملك قابلية لذلك هو  الدول  بين  اتحادات 

عملية   بل  طوباوية،  قفزة  ليست  البيطار  عند  فالوحدة  واحدة.  دفعة  الكاملة  الوحدة 

سياسية تبدأ بتكتلات حقيقية ملموسة، وليس بمجرد مؤتمرات وبيانات شكلية. كما يربط  

والتغيير الإيديولوجي، حيث يؤكد أنه لا يمكن بناء إنسان عربي  بوضوح بين تحقيق الوحدة  

حر في ظل الإيديولوجيات السائدة، كما لا يمكن الوصول للوحدة إلا من خلال ثورة فكرية  

تجتث التفكير المتجزأ. و“معارضة عمل محرر بالذريعة القائلة بأنه يعني الجريمة والاستبداد  

ن تحرير الإنسان، إننا لا نستطيع تجنب ذلك الديالكتيك  لأنه دون جريمة واستبداد لا يمك

 ,Beauvoir, 1962الذي يذهب من الحرية إلى الحرية عن طريق الدكتاتورية والاستبداد”. )

p. 155 ) 



 سعيد قروي 
Attakamul 

  

26 

يرى نديم البيطار أن إخفاق محاولات الوحدة العربية في مراحلها السابقة يعود            

عقلاني، نهج  غياب  إلى  أساس ي  أو    بشكل  الانفعالات  على  المحاولات  تلك  اعتمدت  حيث 

التحالفات المؤقتة بدلا من بناء رؤية استراتيجية واضحة. ومن هذا المنطلق، يدعو إلى ضرورة  

تبني إيديولوجيا عقلانية وحدوية تحدد إطار العمل وتكون بمثابة خارطة طريق للمستقبل.  

بات الرنانة، بل تتطلب خططا ومشروعات  فالوحدة العربية، وفق البيطار، لا تتحقق بالخطا

 مدروسة، ولا يمكن أن تستند إلى المشاعر وحدها بل تحتاج إلى تحليل علمي للواقع العربي.

ويلقي البيطار جزءا من المسؤولية عن فشل المشروع الوحدوي على عاتق المثقفين  

والق التجزئة  مسألة  تعالج  بديلة  إيديولوجيا  يقدموا  لم  الذين  إما  العرب،  واكتفوا  طرية، 

يتخطى   وحدوي  نقدي  فكر  صياغة  إلى  يدعوهم  لذلك  المجزأ.  الوضع  بتأييد  أو  بالصمت 

متكاملة   وحدة  بوصفه  العربي  للوطن  جديد  لفهم  ويؤسس  السطحي،  الشعبي  الخطاب 

 تاريخيا واقتصاديا وثقافيا وسياسيا.

ربية ليست مجرد خيار  ويشدد البيطار في أكثر من مناسبة على أن الوحدة الع          

ضمن خيارات أخرى، بل هي حتمية ضرورية يجب تحقيقها لتجنب الوقوع في دائرة التبعية.  

ويرى أن الوحدة العربية ليست أماني عاطفية أو طموحات سياسية سطحية، بل هي ضرورة  

ة.   تاريخية ومشروع وجودي يحقق استمرارية الأما

العربي ليست وضعا طبيعيا، بل نتيجة عوامل  والتجزئة السياسية القائمة في العالم  

مشروعه   وتعطيل  العربي  الإنسان  تمزاق  إلى  ت  أدا معقدة  وسياسية  واجتماعية  تاريخية 

النظرية   مفهوم  طرح  إلى  يحتاج  التجزئة  هذه  على  التغلب  أن  البيطار  ويرى  التاريخي. 

إلى وصولا  التفكك  حالة  تجاوز  إلى  تهدف  عقلانية  رؤية  وهي  الوحدة    الوحدوية،  تحقيق 

 المنشودة.

وهذه النظرية، كما يوضح البيطار، ليست مجرد مقترحات سياسية بل هي مشروع  

معرفي شامل يُعيد صياغة المفاهيم الجوهرية المتعلقة بالهوية والسيادة والدولة والمجتمع،  

ربي وتقوم على مبادئ تحررية عقلانية تشمل ثلاثة قوانين أساسية تدعم بناء المستقبل الع

الموحد؛ “وجود إقليم قاعدة يتركز عليه العمل الوحدوي ويرتبط به عبر المجتمع المجزأ أو  

الكيانات السياسية المدعو إلى الوحدة السلطة المشخصنة التي تستقطب ولا الشعب عبر  

الحدود الإقليمية و المخاطر الخارجية التي تولد ضغوطا قوية على الأقاليم المختلفة وتهددها  



بية: قراءة في مشروع نديم البيطار المثقف   التكامل  وصناعة الوحدة العر

 

27 

ريتها كرامتها وبقاء نفسه هي القوانين الأساسية العامة التي تعيد ذاتها فيه وتكشف عنها  في ح

لتجارب   الأساسية  )القوانين  الوحدة  إلى  التجزئة  )البيطار، من  الوحدوية”.  التاريخ  تجارب 

 (339، صفحة 1979التاريخ الوحدوية(، 

فهم خارج السياق    ويرى نديم البيطار أن مسألة الوحدة العربية لا          
ُ
يمكن أن ت

التاريخي المقارن للتجارب الوحدوية الكبرى، مثل تجربة الولايات المتحدة الأميركية أو تجربة  

قوانين   نظره،  في  تحكمه،  الوحدة  إلى  التجزئة  من  فالانتقال  والإيطالية.  الألمانية  الوحدة 

الذ القاعدة  الإقليم  المجتمع وقوة  ترتبط بمرحلة تطور  الاندماج  أساسية  ي يقود مشروع 

، فإن التجربة العربية ليست استثناء، بل تخضع بدورها لهذه القوانين التي   والوحدة. ومن ثما

 تستوجب توفر الشروط السياسية والاجتماعية والاقتصادية اللازمة. 

فرض من الخارج بل تنبع من الداخل، من  
ُ
ويركز البيطار على فكرة أنا الوحدة لا ت

كز قوي قادر على استيعاب الأطراف وانصهار الخصوصيات الإقليمية ضمن  خلال توفر مر 

مشروع قومي شامل. ويضرب مثالا على ذلك بدور مصر في الخمسينيات، معتبرا أن غياب  

هذا المركز يجعل أي مشروع وحدوي هشا أو مؤقتا، كما حصل في تجارب الوحدة السابقة  

وية معرضة للنكسات والهزائم غير أن وجود  بين سوريا ومصر. و"إن جميع الحركات الوحد

إقليم قاعدة يمثل فكرة الوحدة والارتباط بها يدعو إليها ويعكسها في سياساته ضروري للحد  

من الآثار النفسية السلبية التي تفرزها هذه النكسات والهزائم والتي يمكن لها أن تقتل هذه  

نين الأساسية لتجارب التاريخ الوحدوية(،  الفكرة". )البيطار، من التجزئة إلى الوحدة )القوا

 (125، صفحة 1979

رافعة            ل 
ا
يشك الاقتصاد  أن  برز 

ُ
ت علمية  معالجة  تقديم  إلى  البيطار  وسعى 

العامل   يسبق  السياس ي  العامل  أن  إلى  يذهب  إذ  الحاسم.  العامل  ليس  لكنه  للوحدة، 

رة بناء قاعدة اقتصادية مشتركة  الاقتصادي في التجارب الوحدوية، لكنه لا يُغني عن ضرو 

مثل   الاقتصادي،  فالاندماج  الجديد،  الكيان  تماسك  من  عزز 
ُ
وت الشعوب  مصالح  ن  ؤما

ُ
ت

السياسية   الوحدة  استمرارية  لضمان  يُعتبر خطوة ضرورية  مشتركة،  عربية  إنشاء سوق 

 وعدم تحولها إلى مجرد شعار إيديولوجي. 

هترئة التي تكتفي برفع الشعارات القومية  إضافة إلى ذلك، ينتقد البيطار النظرة الم

الانتقال   الوحدة. وهو يؤكد أن هذا  إلى  التجزئة  الانتقال من  دون دراسة دقيقة لمتطلبات 



 سعيد قروي 
Attakamul 

  

28 

الفكرية،   العناصر  فيها  تتداخل  معقدة  تاريخية  عملية  هو  بل  سياس ي،  قرار  مجرد  ليس 

ي يحتاج إلى قيادة سياسية  الاقتصادية، الاجتماعية، والجغرافية. لذا فإن المشروع الوحدو 

 مركزية تمتلك الإرادة والقدرة على فرض مشروعها الوحدوي، وإلا ظلا المشروع أسير التجزئة.

التحديات            مواجهة  على  والقدرة  الوحدة  بين  البيطار  يربط  أخرى،  جهة  من 

ق حضاري يحول  دون   الحضارية. فالتجزئة في نظره ليست مجرد حالة سياسية، بل هي معوا

تمكين الأمة العربية من الدخول في العصر الحديث بقوة. أما الوحدة فهي شرط ضروري  

التي   الجغرافية  والكتلة  الاقتصادية،  والموارد  البشرية،  القوة  ن  تؤما لأنها  العربية،  للنهضة 

و" العالم.  في  فاعلا  دورا  تلعب  بأن  للأمة  الإقليم  تسمح  أن  الوحدوية  التاريخ  تجارب  تدل 

وحدة  القا تحقيق  في  آخر  أي شرط  عليه  يتقدم  لا  رئيس ي  وهو شرط  جدا،  عدة ضروري 

مجتمع مجزأ أو دمج كيانات سياسية مستقلة. ليس هناك من ضعف يمكن أن يصيب حركة  

وحدوية أكثر من الضعف الذي ينتج عن وجود اتجاهات مختلفة تتركز في محاور مختلفة  

عليها وتستقطبها تهيمن  رئيسية  قاعدة  تتبعثر قوى  دون  النوع  هذا  . عند وجود محاور من 

الوحدة   فتموت  بينها،  القائمة  التناقضات  في  ذاتها  وتستنزف  الوحدوية  الشعب  وطاقات 

التاريخ   لتجارب  الأساسية  )القوانين  الوحدة  إلى  التجزئة  من  )البيطار،  لذلك".  نتيجة 

 ( 121-120، الصفحات 1979الوحدوية(، 

ا ثانويا بل ضرورة تاريخية، إذ أن استمرار التجزئة يعني  والوحدة العربية ليست خيار 

التاريخ   التبعية والتأخر. بينما تحقيق الوحدة وفق قوانين  أي عبر تبلور مركز    –استمرار 

يُمثل الطريق الوحيد لنهضة الأمة،    –قوي، وانسجام اقتصادي، وقيادة سياسية حاسمة  

 سياسة والاقتصاد والفكر القومي. ليضع أسس نظرية علمية للوحدة تتكامل فيها ال

ويرى البيطار أن النظرية الوحدوية تمثل مرحلة مؤقتة نشأت بسبب تداخل            

المصالح بين الاستعمار والقوى الرجعية المحلية. ويشير إلى أن هذه الدول، في حال مواجهتها  

مشروعا وحدويا شاملا، تفتقر إلى عوامل الاستمرارية. تلك النظرية تقوم على منظور فكري  

أي يرفض  من    مادي  التحرر  إلى  ويدعو  السياسية،  أو  الثقافية  التبعية  أشكال  من  شكل 

القيود التقليدية عبر صياغة مشروع تاريخي جديد. هذا المشروع يسعى إلى تحقيق انسجام  

السياسية   المجالات  في  التطور  وبين  المشتركة،  الحضارية  والركائز  المصير  وحدة  بين 

ست خيارا بل ضرورة محتومة، وتتطلب إعادة تشكيل  والاقتصادية والاجتماعية. والوحدة لي



بية: قراءة في مشروع نديم البيطار المثقف   التكامل  وصناعة الوحدة العر

 

29 

الماض ي.   أوهام  عن  بعيدا  والتجريبي  العلمي  المنهج  على  بالاعتماد  العربي  الإنسان  وعي 

مراجعة التجارب بهذه الحركات الحديثة تدل بوضوح أنه بقدر ما يكون الشعور بالعجز  و"

بقدر الانتشار  وواسع  كبيرا  والأوضاع  المشاكل  هذه  إلى    أمام  كبيرا  الوعي  أو  الميل  يكون  ما 

أو   الحقيقية  المشاكل  عدد  كبيرا  يكون  ما  وبقدر  القائم.  النظام  في  جذري  تغيير  إحداث 

المزعومة التي لا تجد حلا لها عند إقامة السلطة الثورية الجديدة، بقدر ما يكون ميل وتبرير 

الفرصة   واتساع  الوقت.  من  لمدة طويلة  السلطة للاستمرار  إضفاء شرعية  هذه  في  أمامها 

الكثير من هذه المشاكل وتحسين   ثابتة على وجودها ولكن بشرط أن تكون قادرة على حل 

( والنظرية الوحدوية يجب أن تكون  35، صفحة  1987الوضع". )البيطار، المثقفون والثورة،  

لتشمل  عملية، تبدأ بالتكامل بين الأقطار ذات القواسم المشتركة، ومن ثم تتوسع تدريجيا  

الأمة بأكملها. مع استبعاد الوحدات الزائفة أو التكتلات المؤقتة التي لا تمتلك رؤية موحدة  

 وواضحة.  

النظرية             ترسيخ  في  الوعي  دور  على  الضوء  البيطار  يُسلط  ذلك،  على  علاوة 

عملية  عيق 
ُ
ت القبلية  الإيديولوجيات  أو  الضيقة  الوطنية  الثقافة  أن  ويؤكد    الوحدوية، 

الإنسان   بين  العلاقة  بناء  وتعيد  التضامن  تعزز  وحدوية  ثقافة  إلى  يدعو  ولهذا،  الوحدة. 

، يطرح نديم البيطار في هذا الإطار رؤية متماسكة ومنهجية،   العربي وأرضه ومصيره. ومن ثما

لها كمشروع علمي   الاعتبار  وتعيد  الوحدة،  تجاه  الانفعالية  أو  السطحية  المواقف  تتجاوز 

يت الوحدة  وعملي،  يضع  وهذا  متكاملة.  واجتماعية  وسياسية  معرفية  نظرية  تطوير  طلب 

فهم فقط كهدف سياس ي، بل كمنهج  
ُ
العربية في مركز صراع فكري وسياس ي مفتوح، حيث لا ت

و" تخلف  حياة.  بأن  المختلفة  الثورية  تجاربه  في  بوضوح  يكشف  الحديث  الثوري  التاريخ 

رئيس ي على الوعي الثوري وأداته الإنتليجنسيا الأداة التي  الأوضاع الموضوعية يعني الاعتماد ال

تعبر عنه وتنظمه في تحقيق المقاصد الثورية الجديدة وفي صنع التاريخ من جديد. هذا يعني  

الإنتليجنسيا   التركيز على  يفرض حاليا  أن غياب وضعية وحدوية موضوعية  أخرى  بكلمة 

إلى أن تتوفر وضعية وحدوية جديدة يمكن    الوحدوية في مواجهة التجزئة والإقليمية وذلك

فيها للعمل الوحدوي السياس ي أن يحقق إن صح استخدامه لها دولة الوحدة قفزات كبيرة  

 (65، صفحة 1987نحوها". )البيطار، المثقفون والثورة، 

التوزيع        من  إرثا  أو  البيطار مجرد معطى جغرافي  نديم  في فكر  التجزئة  تمثل  ولا 

بل هي بنية فكرية واجتماعية عميقة، ترتبط بكل ما هو مضاد للتاريخ. إذ أنا    الاستعماري،



 سعيد قروي 
Attakamul 

  

30 

الكيانات العربية الحالية ما هي إلا نتاج فعل استعماري مقصود، استند إلى تجزئة العقل  

والواقع العربيين، بحيث غدا الانتماء القطري بديلا عن الانتماء القومي، والمصلحة المحلية  

المشروع عن  بل    بديلا  التجزئة،  بتشخيص  البيطار  يكتفي  لا  ولهذا  الجماعي.  الحضاري 

عيد بناء الأمة على أسس  
ُ
يشتغل على تأسيس نظرية وحدوية عقلانية تقطع مع القطرية وت

 جديدة.

إلى قضية التجزئة ليس فقط باعتبارها حالة سياسية، بل يتعامل   البيطار  وينظر 

أنه  يرى  أعمق،  ونفسية  ثقافية  كبنية  إلى معها  بعضها  العربية  الشعوب  نظرة  على  أثرت  ا 

القومي   الحس  تهميش  إلى  أدى  التحول  هذا  واللامبالاة.  الريبة  عليها  يغلب  بنظرة  بعض، 

وتشويهه في كثير من الأحيان. حيث يؤكد البيطار أن الأنظمة العربية لعبت دورً رئيسيا في  

التربية، والقوانين، مما أدى إلى صياغة  ترسيخ هذا الواقع عبر أدواتها المختلفة مثل الإعلام، و 

شبه   مسألة  وحدوي  مشروع  إلى  الانتماء  تصور  من  وتجعل  الانغلاق  تعزز  قطرية  ذهنية 

 مستحيلة.

ي نظرية وحدوية تستند إلى أسس             في مواجهة هذه التحديات، يقترح البيطار تبنا

ا  والتعبئة  العاطفية  الأطر  تتجاوز  بحيث  وعقلانية،  في  علمية  سائدة  كانت  التي  لخطابية 

أو طموح   المشاريع القومية السابقة. فالوحدة، وفقا لرؤيته، لا ينبغي أن تكون مجرد حلم 

وجداني، بل ضرورة تاريخية أملتها التحولات الراهنة على المستوى العربي والدولي. وفي هذا  

حدة يحدد شروط  السياق، يشدد البيطار على أهمية صياغة تصور نظري دقيق لمفهوم الو 

 تحقيقها وآلياتها العملية الواقعية.

أكثر عمقا من فكرة   يُعدا  الذي  البيطار مفهوم الاندماج الوحدوي،  من هنا، يطرح 

تشكيل   إعادة  يعني  عنده  فالاندماج  السياس ي.  أو  الإداري  المستوى  على  دول  بين  الاتحاد 

إطار وحدة نفسية وفكرية وتاريخية متك في  العربي  الإدارية  الإنسان  البُنى  بعيدا عن  املة، 

المؤقتة والهشة. وتسعى هذه الرؤية إلى خلق فضاء حضاري يمنح العرب القدرة على مواجهة  

و" المشتركة.  الهوية  تأصيل  قاعدة  وعلى  جماعي  بشكل  المعرفة  التحديات  هذه  غياب  في 

ال التي تحولت إلى فخ يهدر  العربية  العلمية كان العمل الوحدوي نوعا من العفوية  طاقات 

عبثا ودون فائدة نتيجة لتحركاتها اللاعقلانية. السلوك الوحدوي العقلاني هو فقط السلوك  

إليه والذي   الذي يسعى  بالقصد  ارتباطا موضوعيا صحيحا  ترتبط  الذي يستخدم وسائل 



بية: قراءة في مشروع نديم البيطار المثقف   التكامل  وصناعة الوحدة العر

 

31 

يستطيع التميز بين الطريق التي يمكنها أن تقود إلى هذا القصد وبين التي تكون عاجزة عن  

ا؛ فيتبنى الأولى وإن كانت تعني التضحية بمصالح ونجاح مباشرة ويرفض الثانية. ولكن  هذ

وبما أن الواقع الموضوعي يتميز بموضوعية مستقلة عن إرادة الفرد فإن العقلانية تعني فكرا  

يعبر عن هذه الموضوعية والاتجاهات الوحيدة التي تسودها. ومن أجل أن يكون هذا السلوك  

لانيا وجب عليه الاعتماد على نظرية علمية جامعة لتجارب التاريخ الوحدوية،  أو العمل عق

)القوانين   الوحدة  إلى  التجزئة  من  )البيطار،  الطريق".  وهذه  الوسائل  تلك  عن  له  تكشف 

 (13، صفحة 1979الأساسية لتجارب التاريخ الوحدوية(، 

و          العرب  يتجاوز  أن  الوحدة  أن من شروط  البيطار  المطلقة  ويرى  السيادة  هْم 

للدولة القُطرية، لأن هذه السيادة ليست إلا غطاء لانعدام السيادة الحقيقية، وهي عائق  

بالمفهوم   حديثة  دولة  ليست  فكره،  في  القطرية،  فالدولة  مشروع وحدوي.  أي  أمام  بنيوي 

أمين  الحقيقي، بل كيان سياس ي يتبنى شكل الدولة دون مضمونها التاريخي، وهي عاجزة عن ت

شروط التقدم والحرية والعدالة. ويتأسس مشروع الوحدة على ركيزتين أساسيتين: الأولى هي  

ست للتجزئة، والثانية هي بناء وعي   القطيعة مع البنى الفكرية والسياسية القديمة التي أسا

الوحدة،   يمنع تحقق  ما  العرقية، والقبلية، والدينية. وإن  يتجاوز الانتماءات  تاريخي  قومي 

غياب  ب بل  الضيقة،  الاقتصادية  المصالح  أو  السياس ي  القمع  فقط  ليس  البيطار،  حسب 

 نظرية توحيدية عقلية تؤسس للانتماء القومي الجديد.  

كما يربط البيطار الوحدة بالحرية والعدالة، ويؤكد أن لا وحدة ممكنة في ظل           

ثورة فكرية تقوم على نقد النظام أنظمة قمعية أو علاقات اقتصادية تابعة. ولهذا يدعو إلى 

العربي من جذوره، وإعادة بناء مشروع قومي على أساس ديمقراطي اجتماعي. فهو لا ينظر  

القاعدة،   يتأسس من  بين حكام، بل فعلا جماهيريا  أنها مجرد تكتل فوقي  الوحدة على  إلى 

تقرير   في  مركزيا  دورا  ومنحه  العربي،  المواطن  تعريف  إعادة  من  والنظرية  انطلاقا  مصيره. 

الوحدوية لا يمكن أن تنجح دون تجاوز الخطاب الوجداني الذي طبع القومية العربية منذ  

س لوعي قومي مستدام. ولهذا فإن   نتج تعبئة لحظية، لكنها لا تؤسا
ُ
بداياتها. فالشعارات قد ت

الم إلى  الحنين  على  لا  التاريخي  العقل  مفهوم  على  يرتكز  أن  يجب  الوحدوي  اض ي.  المشروع 

ع   التنوا مع  تتناقض  ولا  عميق،  نقدي  وعي  بوجود  مشروط  مستقبلي  إمكان  هي  فالوحدة 

الثقافي والديني والاجتماعي داخل الأمة العربية. بل على العكس، فإن الوحدة الحقيقية هي  

التي تسمح باحتضان هذا التعدد ضمن مشروع قومي عقلاني، يضمن الحقوق والحريات  



 سعيد قروي 
Attakamul 

  

32 

الطائفية والقبلية ليست جوهرا من طبيعة الإنسان العربي، بل هي  للجميع. فالانقسامات  

الانصهار   إلى  تدعو  لا  الوحدوية  النظرية  فإن  ولهذا  القومي.  المشروع  لانهيار  أعراض 

الجماعات أو القبائل الكبيرة  والاضمحلال، بل إلى تجاوز التجزئة في إطار وحدة تعددية. و"

منطق في  الصغيرة  القبائل  تمثل  قائد  كانت  عليها  يهيمن  وتقيم سياسية  معينة  ة جغرافية 

واحد في هذه الكيانات كانت الولاءات القبلية السابقة تتحول إلى ولاءات جديدة تتركز على  

القائد أو المملكة. ولغة القبيلة المنتصرة تفرض نفسها على اللغات الأخرى وتسود وتنمو لغة  

أو لغا المنتصر مع لغة  تفاعل لغة  الوحدة  جديدة من  المغلوب. هكذا كانت تتسع رقعة  ت 

السياسية عن طريق الإمبراطورية أو الدولة الملكية التي كانت الشكل السياس ي السائد عبر  

مراحل تاريخية كبيرة". )البيطار، من التجزئة إلى الوحدة )القوانين الأساسية لتجارب التاريخ  

 (21، صفحة 1979الوحدوية(، 

أ        البيطار  عربية  ويرى  دولة  ضمن  إلا  تحقيقه  يمكن  لا  الوحدوي  المشروع  ن 

الوحدة، بل تجعل من الإنسان   القمع باسم  إنتاج  حديثة، ديمقراطية، عقلانية، لا تعيد 

العربي غايتها ومركزها. فالوحدة يجب أن تكون أداة للتحرر، لا وسيلة للتسلط. ولهذا ينتقد  

على أساس سلطوي بيروقراطي، لأنها لم تحترم  بقوة التجارب الوحدوية الفاشلة التي قامت  

 مبدأ المشاركة الشعبية.  

 :الخاتمة .5

صفوة القول، إن استقراء المشروع الفكري لنديم البيطار يضعنا أمام رؤية فكرية   

التاريخية   التحولات  ليشمل  والاعتيادي  البسيط  السياس ي  التحليل  تتجاوز  شاملة 

والاجتماعية والفكرية التي شهدها العالم العربي. حيث انطلق البيطار من قناعة جوهرية  

لتي عصفت بالأمة العربية لا يمكن أن يتم عبر حلول جزئية أو  بأن تجاوز الأزمات البنيوية ا

إصلاحات سطحية، بل يتطلب صياغة رؤية متكاملة تقوم على الإيديولوجيا الانقلابية كأداة  

ل جذري يقود المجتمعات العربية   فكرية تهدف إلى تغيير واقع الجمود والتبعية، وتحقيق تحوا

 نحو الفاعلية والإبداع.  

الفكر  والإيديول بين  يجمع  التاريخي  للتغيير  إطار  بل  شعارات،  مجرد  ليست  وجيا 

 والممارسة ويعيد تشكيل علاقة الإنسان العربي بنفسه وتاريخه ومستقبله. 



بية: قراءة في مشروع نديم البيطار المثقف   التكامل  وصناعة الوحدة العر

 

33 

وفي هذا المضمار، ارتبط فكر البيطار ارتباطا متلازما بمفهوم الوحدة العربية الذي  

التشرذم والانقسا أنا  ل أساس فلسفته. فقد اعتبر 
ا
أمام أي  شك الأكبر  الحاجز  لان 

ا
م يشك

ا لنهضة   مشروع حضاري عربي. وأنا الوحدة ليست مطلبا سياسيا مؤقتا، بل شرطا مصيريا

حديات.   الأمة وقدرتها على مجابهة التا

ولم يكن الفكر الوحدوي عند البيطار مجرد طموح عاطفي أو خطاب حماس ي، بل  

البشرية والمادية في إطار قومي شامل، لتحقيق  استراتيجية عملية تهدف إلى توحيد الإمكانات  

الوحدة عنده وسيلة   كانت  المعنى،  وبهذا  والتنمية.  والحرية  العدالة  قيم  على  ترتكز  نهضة 

 للتحرر التاريخي للأمة. 

أما فيما يتعلق بالفاعلين في هذا المشروع، فقد خص البيطار المثقفين بدور               

ة المؤهلة لقيادة التحولات الكبرى من خلال بلورة خطاب نقدي  أساس ي، إذ اعتبر أنهم النخب

هم   بل  ليسوا مجرد مراقبين للأحداث،  المثقفين  أن  ورأى  والتقليد.  الجمود  يواجه  تنويري 

المحركون للوعي التاريخي وحاملوا الرسالة النهضوية. وقد أسند إليهم مهمة مزدوجة: إنتاج  

الاستب  بنى  تفكيك  على  قادر  نقدي  الجماهير  فكر  مع  والتفاعل  جهة،  من  والتخلف  داد 

ف كفاعل   المثقا د  الرؤية تجسا وتوجيهها نحو مشروع تحرري وحدوي من جهة أخرى. وهذه 

 تاريخي مسؤول عن تحقيق النقلة الحضارية التي تفتح أفق التحرر والتجديد.

تنصهر   حيث  الداخلية،  عناصره  انسجام  هو  البيطار  نديم  مشروع  ز  يميا وما 

دة تسعى  الإي ديولوجيا الانقلابية مع الفكر الوحدوي ودور المثقفين، وذلك ضمن رؤية موحا

الفكر واعتلاء سلم   التحرر والوحدة والنهضة. وصاغ البيطار تصورا عمليا يربط بين  نحو 

تها في ظل   النهضة، وبين القومية والإنسانية. ومن هذا المنطلق، لا تزال أفكاره تحتفظ براهنيا

لتي تواجه الأمة العربية اليوم، حيث تعيد طرح الأسئلة الكبرى حول دور المثقف  التحديات ا

في تحويل وعيه التاريخي إلى قوة تغييرية مؤثرة، وحول كيفية تحويل الإيديولوجيا إلى مشروع  

د الجهود لإعادة صياغة ملامح المستقبل العربي.  عملي يوحا

س رؤية فكرية متماسكة تستحق الاستعادة  لذلك يمكن القول إن البيطار أسا             

، توجد دعوة ملحة للخروج من   اليوم كإطار لفهم حاضر العالم العربي ومستقبله. ومن ثما

دوائر التشرذم والانغلاق، والسعي الدائم للانخراط في مشروع نهضوي وحدوي تقوده نخبة  

يير جذرية. وبهذه الطريقة  واعية بمسؤوليتها التاريخية، ومسلحة بوعي نقدي عميق وإرادة تغ



 سعيد قروي 
Attakamul 

  

34 

تبقى أفكار البيطار إسهاما مفتوحا أمام الأجيال القادمة، ومرجعا لإعادة التفكير في مسارات  

 التغيير والتحرر، وبناء وحدة عربية تكون أساسا لنهضة حضارية شاملة.             

 قائمة المصادر والمراجع:   .6

ة )الإصدار طبعة  (. الموسوعة الفلسفيا 1988. زيادة معن. )1 ، المجلد مجلد  1ة العربيا

 (. بيروت: دار الإنماء العربي.1

 (. الإيديولوجيا الانقلابية. بيروت: دار الطليعة.1964. نديم البيطار. )2

3( البيطار.  نديم  أيديولوجية  2000.  كدورات  التاريخ  الانقلابية:  الإيديولوجيا   .)

 (. بيروت: دار بيسان.3)الإصدار ط

 (. الفعالية الثورية في النكبة. بيروت: دار الاتحاد.  1965البيطار. ) . نديم4

(. بيروت: منشورات المجلس  1(. المثقفون والثورة )الإصدار ط1987. نديم البيطار. )5

 القومي للثقافة العربية.

(. من التجزئة إلى الوحدة )القوانين الأساسية لتجارب التاريخ  1979. نديم البيطار. )6

 (. بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية.1ية( )الإصدار طالوحدو 

Bendix Rinhart. (1978). Kings or People. USA: University of California Press  

 Simone de Beauvoir. (1962). The Ethics of Ambiguity. New York: Citadel Press 

 

 


